

العنوان: جامع الزيتونة و ثلاثة عشر قرنا من الفن المعماري

المصدر: الأمن والحياة

الناشر: جامعة نايف العربية للعلوم الأمنية

مؤلف: هيئة التحرير(معد)

المجلد/العدد: مج 16, ع 180

محكمة: لا

التاريخ الميلادي: 1997

الشهر: أكتوبر / جمادي الأولى

الصفحات: 44 - 44

رقم MD: ما 483406

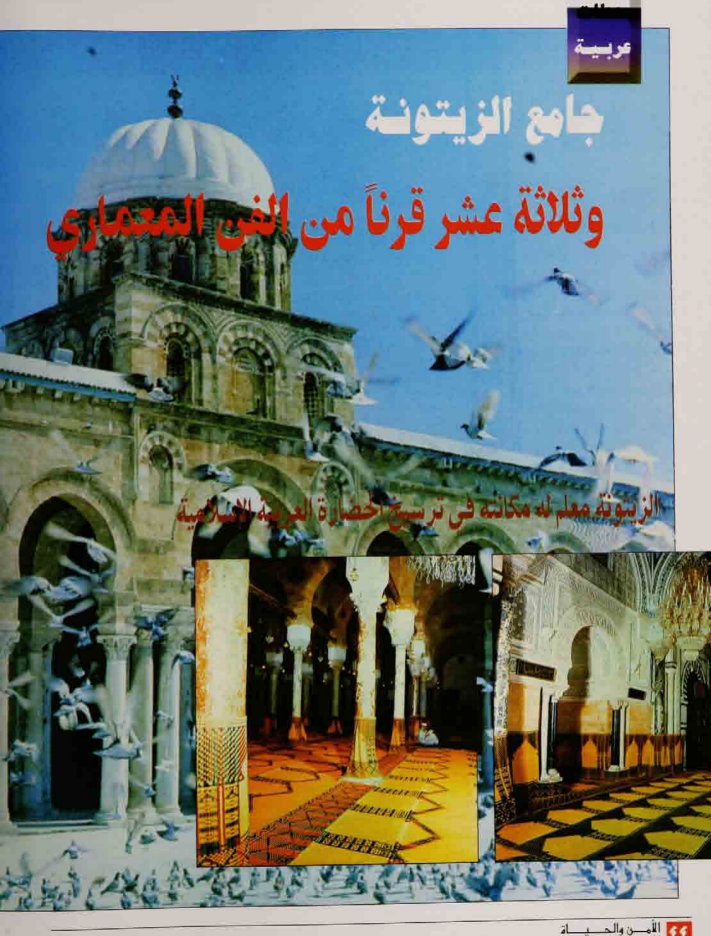
نوع المحتوى: بحوث ومقالات

قواعد المعلومات: HumanIndex

مواضيع: المجتمع الإسلامي، المعالم الإسلامية، الحضارة الإسلامية، تونس، جامع

الزيتونة، تونس، العمارة الإسلامية، الفنون الإسلامية

رابط: <a href="http://search.mandumah.com/Record/483406">http://search.mandumah.com/Record/483406</a> : رابط:





إذا كان للعرب تاريخهم الحافل بالعراقة والمجد، فإن لهم أيضاً حضارتهم الزاخرة بالعطاء العلمى الذي قدمته للإنسانية على مر الزمن. فالعرب أول من أبدع في سّتى مجالات

العلم.. برعوا في الرياضيات فأجادوا... واشتغلوا بالجبر فأتوا بالعجب، علموا

الحساب للناس... ولولاهم لما كان علم المثلثات.. وضعوا أسس الصيدلة ولهم الفضل

في إنقاذ الطب من الضياع.. نهضوا بالفلك وأسهموا في تقدم الجغرافيا فصححوا كتيراً مِنْ أَغَلَاطَ بِطَلِيمُوسَ وَكَشَفُوا مِنَاطَقَ لِم تَكُنْ مَعْرُوفَةً فِي القَارِاتِ، ووضعوا أصول

الرسم على سطح الكرة، باعهم طويل في الأرصاد وأعمال المساحة..

إنَّهم باعتراف عدد من علماء أوربا أساتذة في جميع فنون المعرفة...

إنَّهم العرب الذين قدموا للعمران خدمات على مر العصور، فشيدوا معالم تحكي واقع تاريخ حافل بالمجد وحضارة شامخة في وجه كل الحضارات.

التونسية منذ أيام بمناسبة

مرور ثلاثة عشر قبرئنا على

إنشاء جامع الزيتونة.. إن كلمة

بلا انقطاع هنا صحيحة إلاً في

فترة دخول الإسبان الى تونس

حينما دخلوا جامع الزيتونة

وأبادوا مخطوطاته وأدخلوا

خيولهم إلى ساحته فتوقفت

الدراسة وتبعشرت مسسيرة

الحياة العلمية في فترة

وجيرة. أما العلوم التي كانت

تدرس في الجامع فلا تخـرج

عن العلوم الشرعية والعربية

والتاريخية وقليل من الحساب

الذي يساعد على النفراشض

والمساحة واستمر هذا العطاء

العلمى في تتابع زمني متصل

الحلقات تقريبا حيث كانت

البداية في العهد الإسلامي وما

تبعه من عهود كانت تولي

اهتماماً على نسب مختلفة

وكان إشعاع جامع الزيتونة

الموقع الجغرافي والعصراني

الإسلامية أن يوضع المسجد

الأعظم في قلب المدينة الـذي

تحيط به الأسواق وتلتقي أمام

جرت العادة في المدن

بتجاوز أفريقيا.

### التاريخ

تذكر المصادر التاريخية أن مؤسس جامع الزيتونــة هــو عبيدالله بن الحبصاب اللذي تلقى أمراً من هـشـام ابـن عبدالملك بأن يسمر إلى أفريقيا فسار الصها سنة ١١٦هـ ووسع مسجد تنوئيس وهبو المسجد الذي سمى فيما بعد «جامع الرستـوئـة» وهـئــاك روابة أخرى شقول إن البذي يني الجامع هو الحسان ايـن التعمان الغساني حوالي سنة ٠٨هـ ثم أكمل بناءه عبيدالله ابن الحبحاب.. وبذكر بعض المؤرخين أن سيب تسمسة حامعة الزبتونة بهذا الاسم هو أن يعض العرب المسلمين قد وجدوا زبتونة في صوقع الجامع فقال بعضهم هذه الزيتونة تونس، تم بني المسجد بعد ذلك بالموقع واطلق الاسم عليه فنأصبيح علماً بميزه عن غييره من المساجد الأخرى.

# ١٢ قرنا بلا القطاع

وقد حمل جامع الزيتونة مشعل الثقافة العربية تلاثة عشر قرناً بلا انقطاع، ويقول

الدكتور عبدالله لوصيف

### الأستاذ بجامعة الإمام محصد بن سعود الإسلامية في أمسية ثقافية نظمتها السفارة

أنوابه الرئيسيية مختاور المواصلات الكبرى التي تخترق المدينة من الشرق إلى الغرب ومن الشمال إلى الجنوب فيكون المسجد بمثابة المركز الحاذب لكل الأحساء، وبالنسبة لمديشة تتونس ولجامع الزيتونة بالذات يقوم المعلم الديثي وسط شبكة من الطرقات تخترق منطقة الأسواق المسقوفة، يتصدرها محور غريسي شبرقني وأخبر متعامد شمالی جنوبی، یصر الأول أمام الواجهة الشمالية الغربية، ويتألف من سوق الترك وسوق العطارين انطلاقا من العصية تم يتمادي على نهج جامع الزيتونة الذي ينتهى أمام باب البحس. أصا التاني فيمر من نهج الساشا فتهج سيدي بن عروس فسوق القماش وسوق النساء ونهج تربة الباي.

ويقول الاستاذ عبدالعزيز الدولاتلي في أحدث مؤلف له عن جامع الزيتونــة، وصــدر قبل خمسة أشهر فقط، إن هذا التخطيط قد يجد أصوله في التقاليد الشرقية التي دأب البعرب الفاتحون على اعتمادها عندما سقومون بتأسيس الأمصار الجديدة بعد فتح الأقطار كالكوفة

والتنصرة والقسطاط و القدرو ان فلا غرابة إذن في أنّ نراه مستقلاً في مدينة تونس التى كائت كما هو معلوم ثغراً من تغور الإسلام ومعقبلاً من معاقله الموجهة ضد البعدو البيزنطي المسبطر آنذاك علني البحر .. إلاّ أنه كذلك بجوز أن بكون من مخلفات المدينة الرومانية التي كانت تصرف سابقاً (توناس) والتي بنبت على أنقاضها المدينة الاسلامية.

بشكل محبط البريشوشة حصيتا منحرفا متوازى الضلعين الشرقى والنغيريسي وغير منتظم الضلعين الشمالي والجنوبي، ويبلغ طول جدار القبلية الخيارجيي ٦١ ميتبرأ والجدار الشرقسي ٦٥ منترآ والجدار الشماليي ٥٧ مـتــرأ والجدار الغربى ٧٦ متراً، وذلك دون اعتبار الإضافات التى أدخلت على الواجهة الشرقية بداية من القرن الرابع الهجرى.

أما الركن الغربي الجنوبي من بيت الصلاة فتـوجـد بــه المقصورة التي بشاها أبو العباس أحمد سنة ٥٠٠هـ وعرفت بمقصبورة الخنضر التى شهدت مرحلتين من البناء في العهديـن الضراســانــي

والحقصى.

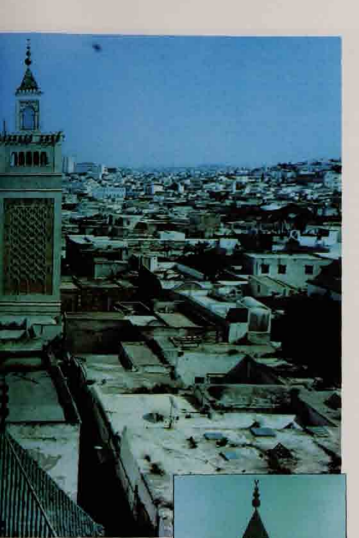
وفي نفس الجدار الغريسي وقى طرفه الشمالي يوجد قرب المئذنة بناء ذو صدرج وعسو يتمثل أصلاً في المكتبة التي بناها أبو فارس عبدالبعيزييز سنة ٨٢٢هـ والذي كان يستخدم لإدارة المسجد وهو بفتح من الحهتين من الداخيل على الصحن ومن الخارج على الشارع، حاله في ذلك حال كل الإضافات التي جاءت بعد

إتمام الهيكل الرئيسي للمبئى المنصصر في الأسوار.

وبصرف النظر عن هذه الإضافات تببرز دراسة مخطط المسجد أنه بخضع عموما إلى النمط المعماري الأصيل الذي قرض نفسه منذ عهد الرسول صلى الله عليه وسلم في المدينة المنورة حبث كان يصلى بالمسلمين في بيثه تحت ظلة تقبهم حر الشمس تتقدمها باحة كسسرة مكشوفة تستغل عندما بكون الطقس لبناً، ولم نتطور هذا التخطيط كتحرأ خلال النصف قرن الذي تبلا وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم فاعتمده الفاتحون في المساجد التي بذوها في الأمصار الجديدة متبعين تقريبا نفس التقسيم: ظله مسقوفة (ما يسمى ببيت الصلاة) وباحة مفتوحة على السساء (الصحن أو البهو).

## بيت الصلاة والبهو

ويمتد حدار ببت النصلاة أمام جدار القبلة، وينتهى أمام الصحن ويحده شرقنا وغربأ جداران متوازيان تقريباً مع انحراف بسبط، فتأخذ القاعـة شكلأ مستطيلا منحرف الضلوع بنقسم إلى بالاطة وستة «أساكيب» موازية لجدار القبلة معدل طول كل واحدة منها ٥٤٠٥ متراً وتحتارها ١٥ بلاطة بيلغ طول الواحدة مثها ۲۵ متراً ومتوسط عرض کل من الأساكيب والبلاطات فيميا بين الأعمدة ثلاثة أستار عدا البلاطة الموازية لحدار القبلية



التى ببلغ عرضها ٤,٣٠م والبلاطية المتعامدة مع المحراب التى ببلغ عرضها ٠٨٠٤م، أما البهو فيكون مستطيلا غير منتظم الأضلاع وأكثر أضلاعه طولأ هو الجدار الشماليي الذي يبلغ ٧٥ مسترأ وذلك بصرف النظر عن صحن الجنائر الخارجي.

### متحف الفنون القديمة

لقد وصف احد المؤرخين (الزيتوئة) إلى العهود السابقة.

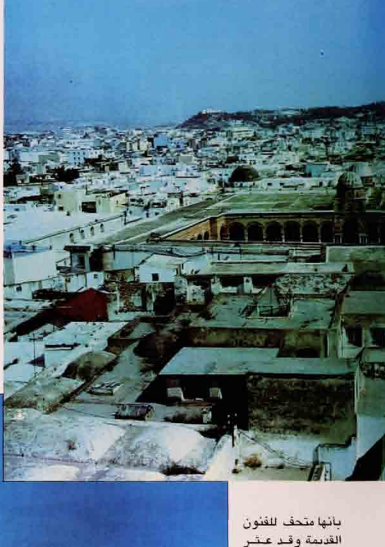
### عناية العهد الجديد بالزيتونة

بذلت السلطة الوطنية إثر الاستقلال مجهوداً لم يسبق له نظير في تاريخ المسجد فقد رمم ترميماً كلياً في نطاق حملة واسعة شملت معنظم المساجد والمدارس والبزواييا والقصور وتدعمت هذه الحملة في ظل العهد الجديد الذى أعاد للزيتونة مجدها في إطار سياسة ترمى إلى تعميق الشعور الوطئي بأهمية التراث الأثرى والتاريخي كمكسب حضاري وكعنتصبر من عناصر الأصالة وكشاهـد على ما قدمته الربوع التونسية من إسهامات في بناء الحضارة العربية والإسلامية، لقد أجمع المؤرخون على أهمية هذا المعلم وما له من مكانة في ترسيخ المضارة العربية الإسلامية كمؤسسة دينية وتعليمية، ولقد خص الرئيس زين العابدين بن على هذه المؤسسة بفائق عنايته ففي الزيتونة لا تنقطع تلاوة القرآن وقيها تنتظم دروس الفقه والعقيدة يحضور عامة

المصلين. فهذا هو جامع الزيتونــة، إنه أسبق المعاهد التعليمية العربية وأقدمها، الجامع الذي حمل مشعل الثقافة العربية على مدى ثلاثة عشر قرنا من النومين، وظيل عيلي مدى العصور منارأ وهاجأ للتعليم والبحث منه الفقيه واللغوي والأديب وأصبح أكبر جامعة إسلامية عرفها المغرب.

الحجارة الغليظة فقط التي بنيت بها كل حدران المسحد كنائت متوفرة بكثرة حتى أن جل المساجد التي بنيت خلال الثلاثة أو الأربعة قرون الأولى من الحكم الإسلامي قد استخدمت فنها هذه المواد القديمة التى أصبحت بمثابة الشواهد التاريخية التي تساعد على تاريخ تلك المبائى ونسبتها إلى العصور الإنسلامية المتقدمة.

أما التبجان فيصل عددها إلى مائة وثمانين تاجأ جلها رخام أبيض أو أشهب يميل إلى الزرقة متلما شان البلاطات وهي تنتمي



العمال في سنة ١٩٧٤م اثناء حفرهم لأحد الأسبار داخل بيت الصبلاة عبلني ساريتين رخاميتين كاملتين ملقاتين على طولهما وكأنما قد استغنى عنهما بعد إتمام بناء الجامع فتركا على عين المكان بعدان غطيتا بالتراب وفرشت من فوقهما السلاطات مما يقيم الدليل على أن هذا السنوع من مواد البناء التمينة لا

الأهن والحباة 汉 العدد ١٨٠ جمادي الأولى ١١١٨هـ